DS3 Frangais-Philosophie - Lycée Bellevue CPGE 1° année - Mme Lachaume
Dissertation sur ceuvres en 3h (épreuve type Mines-Ponts)

Baptiste Morizot écrit :

« L'énigme d'étre un humain est plus claire, plus vivable et plus vivante,

a la lumiere des mille formes de vie animales qui sont des énigmes devant nous ».

(Maniéres d'étre vivant. Enquétes sur la vie a travers nous, Arles, Actes Sud, février
2020, coll. « Mondes sauvages », p. 30)

Dans quelle mesure ces propos éclairent-ils votre lecture des ceuvres au programme ?

©sTout document ou dictionnaire est strictement interdit.
3 Des exemples des deux ceuvres étudiées en classe sont requis dans chaque grande partie. Ceux de
Haushofer, facultatifs, bonifieront la note.
3 Des exemples hors-programme sont par ailleurs bienvenus, car toutes vos sous-parties seront illustrées
d'au moins un exemple.
8 Pensez a bien mettre en évidence par des alinéas les sous-parties argumentatives, qui débuteront par les
idées avant tout exemple.
3 La présentation générale, la lisibilité, I'orthographe, la ponctuation, la qualité de la rédaction et la clarté
des propos entreront pour une part importante dans I'appréciation de la copie.
o8 Il est inutile de laisser une marge supplémentaire ou de sauter des lignes (sauf petits carreaux) cs
L'introduction doit &tre soignée selon les régles vues en classe.
«3 Des transitions sont attendues entre les parties (un saut de ligne avant et aprés les mettront en
évidence).
«3 Attention d la gestion de votre temps : les brouillons ne seront pas pris en compte.
3 Utiliser si possible uniquement un stylo noir ou bleu foncé non effagable pour la rédaction de votre
composition et éviter les ratures négligentes.
Bon courage ! Les vacances n'ont jamais été aussi proches !
*x %%
pour indication, je vous livre le texte qui aurait été a résumer en 100 mots + 10 % dans le cadre d'un
sujet CCINP. Vous pouvez d'ailleurs le rendre en DM bonus a la rentrée.

[N]ous héritons d'une conception du monde qui a avili I'animal, elle est bien visible dans notre langue, qui
cristallise des réflexes de pensée. Toutes ces formules de la langue frangaise : « valoir a peine mieux qu'un animal »,
«n'étre qu'un animal », tout ce mépris ascensionnel, toute cette métaphorique verticale du dépassement d'une
animalité inférieure en nous, sont présents jusque dans les recoins les plus quotidiens de notre éthique, de notre
représentation de nous-mémes — c'est incroyable. Et néanmoins, ils reposent sur un malentendu métaphysique. (...)

Ces rapports compliqués a I'animalité trouvent en effet une part de leur origine dans le monopole de
l'anthropologie philosophique dualiste, qui court du judéo-christianisme jusqu'au freudisme. Cette conception
occidentale pense 1'animalité comme une bestialité intérieure que 1'humain doit surmonter pour se « civiliser » ou, a
I'opposé, comme une primalité plus pure dans laquelle il se ressource, retrouvant par la une sauvagerie plus
authentique, libérée des normes sociales. Ces deux imaginaires semblent opposés alors que rien n'est moins juste :
le second n'est que le revers de l'autre, construit par réaction et opposition symétrique. Or on sait que les créations
réactives ne font que pérenniser la vision du monde de I'ennemi qui nous fait réagir : ici le dualisme hiérarchique qui
oppose humains et animaux. Les dualismes prétendent chaque fois cartographier la totalité¢ des possibles, alors qu'ils
ne sont jamais que ’avers et le revers dune méme piece, dont le dehors est occulté, nié, interdit a la pensée elle-
méme.

Ce que cela exige de nous est assez vertigineux. Le dehors de chaque terme d'un dualisme, ce n'est jamais
son terme opposé. C'est le dehors du dualisme lui-méme. Sortir du Civilisé, ce n'est pas se jeter dans le Sauvage, pas



plus que sortir du Progreés implique de céder a I'Effondrement : c'est sortir de 'opposition entre les deux. Faire
effraction du monde pensé comme leur régne binaire et sans partage. C’est entrer dans un monde qui n'est pas
organisé, structuré, tout entier rendu intelligible a partir de ces catégories. L'enjeu est de fulgurer comme une lame
de sabre entre les deux blocs des dualismes, pour déboucher de l'autre coté du monde qu'ils prétendent enclore, et
voir ce qu'il y a derriére. C'est un art de 1'esquive, il faut voler comme un papillon pour éviter d'étre capturé par les
deux monolithes jumeaux de la Nature et de la Culture, de tomber du Charybde qu’est I’Homme-majuscule en
Scylla de I'Animal-homogénéisé, du culte de la nature sauvage opposé a celui de la nécessaire amélioration d'une
nature défaillante. Danser dans les cordes, pour esquiver le dualisme de l'animalité comme bestialité inférieure et
comme pureté supérieure. Pour ouvrir un espace encore inexploré : celui des mondes a inventer une fois qu'on est
pass¢ de l'autre coté. Les entrevoir, les donner a voir, grande respiration.

A mon sens, alors, ces deux formulations du probléme des rapports entre humain et animalité sont fausses et
toxiques : les animaux ne sont pas plus bestiaux que nous, pas plus qu'ils ne sont plus libres. Ils n'incarnent pas une
sauvagerie débridée et féroce (c'est un mythe de domesticateur), pas plus qu'une innocence plus pure (c'est son
envers réactif). Ils ne sont pas supérieurs a I'humain en authenticité ou inférieurs en élévation : ils incarnent avant
tout d'autres manieres d'étre vivant.

C'est le « autre » qui est essentiel. Il dit toute une logique tranquille de la différence sur fond d'ascendance
commune. C'est d’une révolution grammaticale discrete qu'il s'agit. Celle qui voit 1'adjonction d'un petit mot fleurir
dans toutes ces phrases quotidiennes : « 'humain et les animaux », « la différence avec I'animal », « ce qu'un animal
ne possede pas »...

Le petit mot, c'est « autre ».

« Les différences entre I'humain et les autres animaux » ; « ce que cet autre animal ne posséde pas » ; « ce
que I'humain a de commun avec les autres animaux ».

Imaginez toutes les phrases possibles et ajoutez-y autre. Un tout petit adjectif, si élégant dans son travail de
reconfiguration cartographique du monde : il redessine a lui seul a la fois une logique de différence et une commune
appartenance. 1l retrace des ponts et des frontiéres ouvertes entre les étres rencontrés dans I'expérience. Personne
n'aura rien perdu. Il ne nous permet certes pas d'avancer en profondeur sur les ressemblances et différences. Il
permet seulement de naturaliser une logique juste, d'écarter une faute grossiére de taxinomie biologique,
d'incorporer comme civilisation une carte mentale aux répercussions politiques lointaines, et d'intérioriser comme
individu une petite vérit¢ tranquille de plus (qui ira rejoindre la rotondit¢ de la terre, I'héliocentrisme,
I'évolutionnisme, la toxicité du néolibéralisme et la démocratie comme pire modele politique — a I'exception de tous
les autres).

Si I'on prolonge le raisonnement, on peut défendre a mon sens qu'il y a donc un effet politique dans la
transformation de nos rapports avec I'animalité de I'humain. Nos relations avec 'animalité en nous sont corrélées a
nos relations avec le vivant hors de nous. Changer les unes change les autres. C'est peut-étre une clé psychosociale
de la modernité occidentale, cette incapacité a se sentir vivant, a s'aimer comme vivant. Accepter notre identité¢ de
vivant, renouer avec notre animalité pensée ni comme primalité a surmonter, ni comme sauvagerie plus pure, mais
comme héritage riche a recueillir et & moduler, c'est accepter notre destin commun avec le reste des vivants.
Accepter que I'humain ne trouve pas son vecteur dans la domination spirituelle de son animalité, mais dans la bonne
intelligence a chercher avec les forces du vivant en nous, ¢’est changer de rapport fondamental avec les forces du
vivant hors de nous. Cela induirait par exemple de ne plus postuler la déficience de la « Nature » qui exigerait qu'on
I'améliore par l'organisation rationnelle, mais de retrouver une confiance dans les dynamiques du vivant. Une
confiance dans ces dynamiques écologiques et évolutionnaires avec lesquelles il nous revient de négocier des modus
vivendi, en partie d'influencer, et parfois de moduler pour nos besoins, mais dans I'horizon d'une cohabitation
attentive aux égards ajustés a inventer envers les autres formes de vie qui peuplent avec nous la Terre.

I1 s'agit de faire des mille formes de I'animalité et des mille relations a elles, au niveau culturel et politique,
un sujet pour adultes. L’animalité est une grande question : I’énigme d’étre un humain est plus claire, plus vivable et
plus vivante, a la lumicre des mille formes de vie animales qui sont des énigmes devant nous. Et 1'énigme politique
par excellence de vivre en commun dans un monde d'altérités y trouve d'autres implications, et d'autres ressources.

Baptiste Morizot, Manieres d’étre vivant, Enquétes sur la vie a travers nous, 2020 (p.26-30)



