
DS3 Français-Philosophie - Lycée Bellevue CPGE 1e année - Mme Lachaume 
Dissertation sur œuvres en 3h (épreuve type Mines-Ponts) 

Baptiste Morizot écrit : 

« L’énigme d’être un humain est plus claire, plus vivable et plus vivante, 

à la lumière des mille formes de vie animales qui sont des énigmes devant nous ».  

(Manières d’être vivant. Enquêtes sur la vie à travers nous, Arles, Actes Sud, février

2020, coll. « Mondes sauvages », p. 30)

Dans quelle mesure ces propos éclairent-ils votre lecture des œuvres au programme ?

Tout document ou dictionnaire est strictement interdit. 
 Des exemples des deux œuvres étudiées en classe sont requis  dans chaque grande partie.  Ceux de
Haushofer, facultatifs, bonifieront la note. 
 Des exemples hors-programme sont par ailleurs bienvenus, car toutes vos sous-parties seront illustrées
d'au moins un exemple. 
 Pensez à bien mettre en évidence par des alinéas les sous-parties argumentatives, qui débuteront par les
idées avant tout exemple. 
 La présentation générale, la lisibilité, l’orthographe, la ponctuation, la qualité de la rédaction et la clarté
des propos entreront pour une part importante dans l’appréciation de la copie.
 Il est inutile de laisser une marge supplémentaire ou de sauter des lignes (sauf petits carreaux)  
L'introduction doit être soignée selon les règles vues en classe. 
 Des  transitions  sont  attendues  entre  les  parties  (un  saut  de  ligne  avant  et  après  les  mettront  en
évidence). 
 Attention à la gestion de votre temps : les brouillons ne seront pas pris en compte. 
 Utiliser si  possible uniquement un stylo noir ou bleu foncé non effaçable pour la rédaction de votre
composition et éviter les ratures négligentes.

Bon courage  ! Les vacances n’ont jamais été aussi proches  ! 

***
pour indication, je vous livre le texte qui aurait été à résumer en 100 mots ± 10 % dans le cadre d’un

sujet CCINP. Vous pouvez d’ailleurs le rendre en DM bonus à la rentrée.
[N]ous héritons d'une conception du monde qui a avili l'animal, elle est bien visible dans notre langue, qui

cristallise des réflexes de pensée. Toutes ces formules de la langue française : « valoir à peine mieux qu'un animal »,
« n'être  qu'un  animal »,  tout  ce  mépris  ascensionnel,  toute  cette  métaphorique  verticale  du  dépassement  d'une
animalité inférieure en nous, sont présents jusque dans les recoins les plus quotidiens de notre éthique, de notre
représentation de nous-mêmes – c'est incroyable. Et néanmoins, ils reposent sur un malentendu métaphysique. (…) 

Ces  rapports  compliqués  à  l'animalité  trouvent  en  effet  une  part  de  leur  origine  dans  le  monopole  de
l'anthropologie  philosophique  dualiste,  qui  court  du  judéo-christianisme  jusqu'au  freudisme.  Cette  conception
occidentale pense l'animalité comme une bestialité intérieure que l'humain doit surmonter pour se « civiliser » ou, à
l'opposé,  comme une  primalité  plus  pure  dans  laquelle  il  se  ressource,  retrouvant  par  là  une  sauvagerie  plus
authentique, libérée des normes sociales. Ces deux imaginaires semblent opposés alors que rien n'est moins juste  :
le second n'est que le revers de l'autre, construit par réaction et opposition symétrique. Or on sait que les créations
réactives ne font que pérenniser la vision du monde de l'ennemi qui nous fait réagir : ici le dualisme hiérarchique qui
oppose humains et animaux. Les dualismes prétendent chaque fois cartographier la totalité des possibles, alors qu'ils
ne sont jamais que l’avers et le revers d'une même pièce, dont le dehors est occulté, nié, interdit à la pensée elle-
même.
   Ce que cela exige de nous est assez vertigineux. Le dehors de chaque terme d'un dualisme, ce n'est jamais
son terme opposé. C'est le dehors du dualisme lui-même. Sortir du Civilisé, ce n'est pas se jeter dans le Sauvage, pas



plus que sortir du Progrès implique de céder à l'Effondrement :  c'est sortir de l'opposition  entre les deux. Faire
effraction du monde pensé comme leur règne binaire et sans partage. C’est entrer dans un monde qui n'est pas
organisé, structuré, tout entier rendu intelligible à partir de ces catégories. L'enjeu est de fulgurer comme une lame
de sabre entre les deux blocs des dualismes, pour déboucher de l'autre côté du monde qu'ils prétendent enclore, et
voir ce qu'il y a derrière. C'est un art de l'esquive, il faut voler comme un papillon pour éviter d'être capturé par les
deux monolithes jumeaux de la Nature et de la Culture, de tomber du Charybde qu’est l’Homme-majuscule en
Scylla de l'Animal-homogénéisé, du culte de la nature sauvage opposé à celui de la nécessaire amélioration d'une
nature défaillante. Danser dans les cordes, pour esquiver le dualisme de l'animalité comme bestialité inférieure et
comme pureté supérieure. Pour ouvrir un espace encore inexploré : celui des mondes à inventer une fois qu'on est
passé de l'autre côté. Les entrevoir, les donner à voir, grande respiration. 

À mon sens, alors, ces deux formulations du problème des rapports entre humain et animalité sont fausses et
toxiques : les animaux ne sont pas plus bestiaux que nous, pas plus qu'ils ne sont plus libres. Ils n'incarnent pas une
sauvagerie débridée et féroce (c'est un mythe de domesticateur), pas plus qu'une innocence plus pure (c'est son
envers réactif). Ils ne sont pas supérieurs à l'humain en authenticité ou inférieurs en élévation  : ils incarnent avant
tout d'autres manières d'être vivant. 

C'est le « autre » qui est essentiel. Il dit toute une logique tranquille de la différence sur fond d'ascendance
commune. C'est d’une révolution grammaticale discrète qu'il s'agit. Celle qui voit l'adjonction d'un petit mot fleurir
dans toutes ces phrases quotidiennes : « l'humain et les animaux », « la différence avec l'animal », « ce qu'un animal
ne possède pas »… 

Le petit mot, c'est « autre ». 
« Les différences entre l'humain et les autres animaux » ; « ce que cet autre animal ne possède pas » ; « ce

que l'humain a de commun avec les autres animaux ». 
Imaginez toutes les phrases possibles et ajoutez-y autre. Un tout petit adjectif, si élégant dans son travail de

reconfiguration cartographique du monde : il redessine à lui seul à la fois une logique de différence et une commune
appartenance.  Il retrace des ponts et des frontières ouvertes entre les êtres rencontrés dans l'expérience. Personne
n'aura rien perdu. Il  ne nous permet certes pas d'avancer en profondeur sur les ressemblances et différences.  Il
permet  seulement  de  naturaliser  une  logique  juste,  d'écarter  une  faute  grossière  de  taxinomie  biologique,
d'incorporer comme civilisation une carte mentale aux répercussions politiques lointaines, et d'intérioriser comme
individu  une  petite  vérité  tranquille  de  plus  (qui  ira  rejoindre  la  rotondité  de  la  terre,  l'héliocentrisme,
l'évolutionnisme, la toxicité du néolibéralisme et la démocratie comme pire modèle politique – à l'exception de tous
les autres). 

Si l'on prolonge le raisonnement, on peut défendre à mon sens qu'il y a donc un effet politique dans la
transformation de nos rapports avec l'animalité de l'humain. Nos relations avec l'animalité en nous sont corrélées à
nos relations avec le vivant hors de nous. Changer les unes change les autres. C'est peut-être une clé psychosociale
de la modernité occidentale, cette incapacité à se sentir vivant, à s'aimer comme vivant. Accepter notre identité de
vivant, renouer avec notre animalité pensée ni comme primalité à surmonter, ni comme sauvagerie plus pure, mais
comme héritage  riche  à  recueillir  et  à  moduler,  c'est  accepter  notre  destin  commun avec le  reste  des  vivants.
Accepter que l'humain ne trouve pas son vecteur dans la domination spirituelle de son animalité, mais dans la bonne
intelligence à chercher avec les forces du vivant en nous, c’est changer de rapport fondamental avec les forces du
vivant hors de nous. Cela induirait par exemple de ne plus postuler la déficience de la « Nature » qui exigerait qu'on
l'améliore  par  l'organisation  rationnelle,  mais  de  retrouver  une  confiance  dans  les  dynamiques  du  vivant.  Une
confiance dans ces dynamiques écologiques et évolutionnaires avec lesquelles il nous revient de négocier des modus
vivendi,  en  partie  d'influencer,  et  parfois  de  moduler  pour  nos  besoins,  mais  dans  l'horizon d'une cohabitation
attentive aux égards ajustés à inventer envers les autres formes de vie qui peuplent avec nous la Terre. 

Il s'agit de faire des mille formes de l'animalité et des mille relations à elles, au niveau culturel et politique,
un sujet pour adultes. L’animalité est une grande question : l’énigme d’être un humain est plus claire, plus vivable et
plus vivante, à la lumière des mille formes de vie animales qui sont des énigmes devant nous. Et l'énigme politique
par excellence de vivre en commun dans un monde d'altérités y trouve d'autres implications, et d'autres ressources.

Baptiste Morizot, Manières d’être vivant, Enquêtes sur la vie à travers nous,  2020 (p.26-30)


