10

15

20

25

30

35

40

45

Sujet type CCINP (Source : UPLS)

C’est a déméler les liens entre soi, les autres et le monde organique et inorganique qui nous
constituent que je voudrais m’attacher dans cet ouvrage. Car pour donner suite a la question “qui
suis-je ?”, il nous faut raconter notre histoire, intercalant entre 1’écriture (graphie) et soi (bios) le
réle tiers du milieu naturel (oikos). Toute biographie en ce sens est une écobiographie. “Le chemin
qui va de soi a soi fait le tour du monde”, dit-on. Dans ce tour, qui peut étre aussi un accordage, la
nature occupe une place majeure. Le soi découvre, dans la définition de ce qu'il cherche a étre et de
ce qui le fait tenir, I’importance de l'autre que soi, pas nécessairement humain. Cette histoire
explore nos ancrages et nos appartenances, nos désirs et nos attentes. Elle ose reconnaitre les
recoins cachés, discrets et ténus, qui nous attachent a la fragilité du monde. Elle est nourrie de
toutes ces capillarités secretes, mais parfois dites, qui nous lient et nous relient aux autres, aux
animaux, aux végeétaux, a la nature. Dans la précarité évanescente de leurs présences, elles nous
soutiennent, nous font tenir debout sur la Terre et contribuent a une forme d’exploration et
d’explicitation de soi. Cette histoire qui commence par le temps qu’il fait, je ’appellerai donc
“€cobiographie”. Elle engage une écriture de soi faite de chair et de souftles, de parfums et de
textures, avant qu’elle ne se fixe en phrases et en textes. Tout comme la géographie est une écriture
du sol et de soi dans le sol, I’écobiographie articule un déchiffrement du soi vivant avec un
territoire, dans et avec un souci de la Terre. Elle mobilise une interprétation de soi dans la chair vive
de relations avec notre milieu ou nous ne sommes pas au centre, ne cédant ni a la tentation de la
disparition de soi dans un grand tout naturel, ni a I’exaltation d'un soi qui, pour se tenir en soi,
s'affranchirait de tous liens.

Penser ’homme en ses appartenances charnelles avec la texture des vivants n'est pas le
penser moins mais le penser mieux. L’écologisme n'est pas un antihumanisme. Dans nos vies, il y a
des paysages qui sont des passages vers l'autre que soi par soi. Des paysages et non pas le paysage
car le paysage, voire la nature, sont des mots trop vastes pour pouvoir étre habités. 1l y a ainsi,
parmi eux, d’autres humains qui comptent et sur qui compter ; un arbre aux ramures offertes et non
pas des plantes en genéral ; un fond de vallée creusée par une riviére et non pas la nature ; un
animal de compagnie, de compagnie vraiment, ou la fugace étincelle bleutée du sauvage martin-
pécheur, et non I’animalité ; autant de traces de cette singuliére présence. “La géographie est au
sens premier du terme une écriture de la terre, on ne saurait mieux dire, ¢ca m’écrase d’évidence ;
I’immuable géographie de mes livres dessine un pays archaique, un pays haut, pelu, bourru,
violemment doux, ardemment rogue, perdu et retrouvé toujours, quitté et lancinant. [...] Si j’osais, si
j’osais vraiment, si j’avais moins de peur et davantage de force, on ne passerait pas par les histoires,
le roman, la nouvelle, on n’aurait pas besoin de ces détours et méandres charnus, on ne raconterait
rien et le blanc monterait sur la page jusqu’a la noyer de silence. On ferait ¢a, on serait a I’os de
I’étymologie, dans le poeéme des choses nues révélées, le vent, les arbres, le ciel, les nuages, la
riviére, les odeurs, le feu, la nuit, les saisons. Il s’agirait de restituer un monde [...] et ma place serait
la, enfoncée dans les pays et dans la rumination lente du verbe'. ” Je trouve, dans ces mots de
romanciere, I’enjeu de toute écobiographie. Conter, c'est se raconter avec la grande et épaisse
texture du monde. Comment comprendre autrement que par un geste profondément éthique et
politique I’idée qu’il s’agit la d’oser, a rebours de nos pudeurs qui sont aussi des normes
intériorisées, d’oser vraiment chanter la joie tragique d’étre au monde ?

Ce qui va suivre poursuivra, sur un triple plan, une méme intention : valoriser une approche
d’écologie a la premiere personne invitant & une réforme du soi écologique par une comprehension
renouvelée de nos liens avec la Terre. Elle prépare et accompagne une réforme de nos maniéres de
faire monzde avec les autres, humains et non humains, avec ceux que Bruno Latour nomme les
Terrestres®.

'Marie-Héléne Lafon, Traversée, Guérin, Chamonix, 2015, p. 47-48.
“Bruno Latour, OU atterrir ? Comment s orienter en politique, La Découverte, Paris, 2017.



50

55

A cette fin, un mot s’impose sur la construction de cet ouvrage. Il cherche a dire que nos
expériences de la nature sont polyphoniques®. Ce qu’elles peuvent parfois avoir de solitaire &
premiére vue se trouve solidaire des manieres d’entente propres avec la nature qui caractérise une
culture. Elles sont li¢es également aux grands moments d’¢laboration ou de reprise symbolique, que
les philosophies, avec d’autres et notamment les arts, condensent. Je tisserai le fil de ma propre
¢cobiographie comme un exercice visant a attester la consistance des liens, d’ordinaire tus, qui me
font étre. Ce n’est pas une impudeur mais bien plutot une interrogation portée sur I’incitation a la
pudeur, qui peut étre aussi une forme de contréle et de discipline, sinon de violence symbolique que
nos sociétés encouragent, en écrasant ces minuscules expériences qui nous constituent comme
secondaires ou vaguement romantiques. M’encourager a (me) dire reconnait, sans fanfaronnade,
que moi aussi, modestement, j’ai appris non plus a exercer une emprise sur la nature mais a étre en
prise avec elle.

Jean-Philippe PIERRON
Je est un nous. Enquéte philosophique sur nos interdépendances avec le vivant,
Actes Sud, 2021, p. 15-17.

I. RESUME (8 points)
\Vous résumerez ce texte en 100 mots (£10%) en vous aidant du document-réponse.

1. DISSERTATION (12 points)

« Penser [’homme en ses appartenances charnelles avec la texture des vivants n'est pas le penser
moins mais le penser mieux » déclare Jean-Philippe Pierron.
Dans quelle mesure cette affirmation éclaire-t-elle votre approche des expériences de la nature,
telles qu’elles apparaissent dans les ceuvres au programme ?

(CORRIGE)
I. RESUME

1) Présentation de I’extrait

Le texte a résumer est extrait de ’essai Je est un nous (Actes Sud, 2021) de Jean-Philippe Pierron. Le
philosophe y définit ce qu’il entend par « écobiographie », mot qu’il invente et dont il donne une définition en passant
part 1’étymologie : c’est 1’écriture (graphie) de sa vie (bios) en passant par le milieu naturel ou le territoire (oikos). Une
autobiographie répond a la question « qui suis-je ? » (érigée au rang de question philosophique par Montaigne au XVI°
siécle). A cette question classique, Jean-Philippe Pierron répond de fagon originale, en intégrant un souci contemporain,
celui de I’écologie. Pour se dire, il ne suffit pas de se raconter : il faut se pencher sur les liens que 1’on entretient avec
les autres (la communauté, théme de ’année derniére) et le monde « organique et inorganique » : ce que 1’on appelle
« la nature ». Pour savoir qui 1’on est, il faut s’interroger sur les liens (le mot revient a de nombreuses reprises, ainsi que
les verbes « lier » et « relier ») tissés (cette métaphore est omniprésente dans le texte : « fils », « tissés », « tisser »,
« tissage », « texture », et « texte ») avec les autres : animaux, végétaux, paysages. Il faut donc (paradoxalement) se
décentrer (ligne 20) pour se dire. Ces liens sont discrets et il revient a 1’écobiographie de les mettre en évidence : le
texte insiste leur discrétion : «recoins cachés, discrets et tenus » « fragilité » « capillarités secrétes » « précarité
évanescente ».

Le texte se propose donc de réfléchir aux appartenances (le programme de 1’année derniére montrait la
complexité de ce concept : nous appartenons & une communauté et elle nous appartient, nous la faisons nétre). Dans le
second paragraphe, ’auteur met en évidence le réle joué par les paysages dans la construction de notre identité
singuliere ; il refuse de parler du paysage, de la nature, de la végétation et des animaux en général, des concepts
désincarnés, pour montrer I’importance des expériences singuliéres : tel paysage, tel arbre, telle forét, tel animal, telle
espece. 11 oppose ainsi le paysage (I’article est en italique) aux paysages (on notera le pluriel). L’auteur cite longuement

*polyphonie : du grec poly «nombreux » et phoné «voix », «son »: combinaison de plusieurs voix ou parties
mélodiques, dans une composition musicale. Le claveciniste Domenico Scarlatti composa une partition, le Stabat
Mater, & dix voix.



la romanciére Marie-Héléne Lafon, qui réve de dire tout simplement le paysage, de le « restituer » (ligne 40), de quitter
le récit, la fiction, la narration, pour dire ce qui est. L’écobiographie a donc pour objectif de dire,non comment ’homme
est dans le monde, mais comment il est au monde (on reconnait ici le concept de étre-au-monde du philosophe Merleau-
Ponty). II s’agit de « faire monde » (ligne 50) : le monde n’est pas donné mais construit, et nos représentations et nos
expériences sont justement constitutives du monde tel qu’il est (cette idée est au coeur de notre programme
« Expériences de la nature »).

Le troisieme paragraphe précise encore le projet de Jean-Philippe Pierron : « faire de 1’écologie a la premiére
personne » : non pas des discours sur ma nature, mais délivrer une expérience individuelle, intime, de la nature vécue et
ressentie (une phénoménologie, donc) en tenant compte de tous les autres (il précise ce qu’il entend par la en citant le
philosophe Bruno Latour : les « humains » et les « non-humains » ligne 50).

Le dernier paragraphe est consacré a la notion de polyphonie. Une note de bas de page définissait ce mot : une
polyphonie est une composition musicale ou se combinent des voix, de maniéere a produire une mélodie harmonieuse.
Nos existences ne sont pas « solitaires » mais « solidaires » (on relévera le jeu de mots ou paronomase). Nos maniéres
de ressentir un territoire produisent de la culture (des textes, de la philosophie, de la poésie,des récits, des arts). L’auteur
affirme son projet : se dire en passant par le territoire, y compris par des détails infimes et généralement passés sous
silence (animaux familiers, arbres, jardins) non par impudeur mais parce que cela permet a I’individu de se dire
« mieux », de fagon plus exacte. Il réfute I’injonction a la discrétion, qui est une forme de controle.

2) Les mots du texte

texte (XII° s.), empr. au lat. Textus « chose tissée, tramée » d’ou « tissu, enlacement » ey « récit, discours », en latin
chrétien « texte de la parole divine ». au Xllle s. « ceuvre écrite ». mots de la méme famille : textuel, contexte, textile,
texture « disposition des fils », « arrangement, disposition d’une matiére ».

capillarité : de capillus, « cheveux ».

évanescent (XIX® s.): du part. pres. du verbe lat. evanescere «s’évanouir, disparaitre », « fugitif, qui disparait
graduellement ».

précarité (XIV® s.) empr au lat. jur. precarius « obtenu par la priére » de precari « prier », d’abord empl. au sens de
« ce qui ne s’exerce que grace a une autorisation révocable » et a partir du XVII° s. au sens de « incertain, fragile ».
compagnie : du lat. Vulg. *compania « assemblée, réunion, fréquentation ». mots de la méme famille : compagnon (XI1°
s.) du lat. Tard. companio, « qui mange son pain avec qqun », copain, accompagner, compagnonnage. L’animal de
compagnie est donc un compagnon, il est aussi proche de vous que vous « copains », Ceux avec qui Vous prene vos
repas.

Culture : empr. au lat. cultura « culture du sol ». 1. traitement du sol en vue de la production agricole. 2. Fructification
des dons naturels permettant & I'nomme de s'élever au-dessus de sa condition initiale et d'accéder individuellement ou
collectivement a un état supérieur. Activité qui permet a I’homme de se développer et d’épanouir les composantes de sa
personnalité. Mots de la méme famille : cultiver, cultivateur, culturel, inculte, acculturation.

Soin (XI° s.) : souci, préoccupation, effort. Mots de la méme famille : soigner (XI1° s.) peut-étre du franc. * sunndn
« s’occuper de, se soucier de » « donner des soins a un malade » (XVII® s.), soigneux, soignant, soignante, aide-
soignant, soigneur.

Souci (XI11° s.) : inquiétude, préoccupation. De souci, du lat. sollicitare « agiter, inquiéter, troubler ».

3) Structure du texte

I. L’autobiographie doit étre une écobiographie.

- Pour répondre a la question « qui suis-je ? » je dois tenir compte des autres (humains, animaux, végétaux, territoires »
donc de la nature.

- Une autobiographie est donc une écobiographie,

- qui s’attache a de petites choses discrétes et fragiles,

- & la matérialité du territoire,

- et incite le sujet a se décentrer.

I1. L’écobiographie propose une nouvelle vision de I’homme.

- qui doit étre pensé comme un vivant parmi les vivants, afin de saisir sa juste place,

- qui doit se pencher sur nos liens avec un territoire particulier plutét qu’avec la nature en général,

- qui aspire a dire ce qui est plutét qu’a raconter,comme le réve Marie-Héléne Lafon

- et qui saisit un étre au monde.

I11. I’écologie doit étre pensée comme une expérience de la nature

- doit s’écrire a la premiére personne

- doit manifester le souci de tous les autres, humains et non-humains, avec lesquels nous entretenons des relations
polyphoniques

- doit accorder une place aux arts, qui reprennent ces expériences

- I’écobiographie doit dire nos liens avec le territoire qui nous a constitués sans fausse pudeur, la pudeur étant souvent
une forme de contr6le social.

- elle nous incite non & dominer la nature mais a en faire partie



4) Proposition de corrigé

Pour savoir qui I’on est, il faut savoir quel territoire on partage avec d’autres vivants,
fragiles et presque invisibles.

En vérité, vivant parmi d’autres, ’homme se construit non dans la nature — un
concept trop géneéral — mais dans une terre particuliére dont il fait I’expérience sensible, et
dont I’écriture devrait constater I’existence.

L’écologie doit donc reconnaitre ces expériences singuliéres et intimes, leur saisie par
I’art, nous inciter a dire, loin des discours normés et impersonnels, nos interdépendances avec
des animaux, des plantes, des lieux, notre participation au monde plutét que notre
domination. 100 mots

I1.DISSERTATION

Rappels

On souligne les titres

On ne mets pas de guillemets autour des titres

On orthographie correctement les noms des auteurs

On ne parle pas de « fonctionnement » ou de « connexion » au sujet de la nature. Seuls les appareils
sont connectés !

« Penser ’homme en ses appartenances charnelles avec la texture des vivants n'est pas le
penser moins mais le penser mieux. » (Jean-Philippe Pierron)

Analyse de la citation

* «la texture des vivants » : les métaphores du lien, du tissage, de la texture, du texte, sont
trés présentes dans cet extrait. Jean-Philippe Pierron compare la nature a un tissage : toutes
les vies s’entrecroisent de maniere a former un tissu ou un tissage. L’homme est pris dans ce
tissage, il en fait partie. 1l est un vivant parmi les autres.

» « les appartenances charnelles »: la chair, c’est le corps, les sens. Jean-Philippe Pierron veut
rappeler que ’homme est avant tout un étre de chair et de sang. Il percoit le monde qui
I’entoure grace a ses sens, son corps. C’est d’abord par notre corps que nous appartenons au
monde.

* «penser moins » / «penser mieux ». En pensant ’homme comme un vivant parmi les
vivants, on ne lui retire rien, on ne le réduit pas a un rang inférieur au sien, on ne le pense
pas « moins ». On le pense mieux, ¢’est-a-dire de maniere plus juste, plus exacte.

Explicitation et reformulation de la thése : en pensant I’homme comme un vivant parmi d’autres,
on lui donne sa juste place.

Problématique : penser ’homme comme un vivant parmi d’autres, est-ce le penser avec justice et
justesse ?

PLAN SEC

1) Il faut penser I’homme tel qu’il tisse son existence avec les autres étres vivants.

a) L’homme a une expérience charnelle du monde, il appartient au monde par son COrps.

b) Cette expérience du monde nous relie aux autres vivants.

¢) Penser [’homme comme un vivant parmi les vivants, c’est donc le remettre a sa juste place.
L’homme appartient au monde, au « tissu des vivants ».

2) L’homme est aussi un savant ; il doit &tre étudié comme le seul vivant capable d’objectiver
et étudier cette « texture du vivant ».

a) L’homme objective la nature.

b) L’homme est un savant.



¢) Phomme vit dans un monde d’objets et de machines, autant que « dans la nature ». Grace a ces
objets, le monde lui appartient.

3) L’homme est celui qui tisse ces deux expériences, sensible et savante.

a) Les deux expériences (sensible et savante, charnelle et intellectuelle) ne sont pas en conflit ;
I’homme est a la fois un étre sensible et un étre savant.

b) La science et le technique peuvent permettre de mieux connaitre et apprécier le vivant. L’émotion
peut orienter I’homme vers le désir de comprendre la nature.

c) cette double expérience produit la nature, qui est un tissage de toutes ces expériences.

REDACTION

Le philosophe Jean-Philippe Pierron estime que les humains devraient davantage reconnaitre
le r6le joué par les vivants non-humains dans la constitution de leur identité. Notre personnalité est
le fruit des rencontres amoureuses, amicales, professionnelles que nous avons faites, le produit
d’une culture, d’'une éducation, d’une formation intellectuelle et scolaire, d’engagements divers.
Pourtant, les lieux ou nous avons grandi, les paysages que nous avons traverses, les jardins que nous
avons connus, les animaux domestiques — chats, chiens — ou sauvages — oiseaux des villes,
oiseaux des champs — que nous avons cotoyés, ont forgé notre sensibilité, notre étre-au-monde.
L’homme doit se rappeler qu’il est un vivant parmi les vivants : « Penser [’homme en ses
appartenances charnelles avec la texture des vivants n'est pas le penser moins mais le penser
mieux », écrit Jean-Philippe Pierron. Il faut donc penser I’homme comme un vivant parmi d’autres,
comme un corps, dans ses liens charnels avec les animaux et les végétaux, pris dans le grand tissu
du vivant. Mais une critiqgue se profile : penser 'homme comme faisant partie de la nature,
indépendamment de la culture, de la société, de sa capacite a raisonner et a parler, a analyser, ne
serait-ce pas priver ’homme de sa principale caractéristique ? Ne serait-ce pas mal le penser,
oublier quelque chose, le penser « moins » ? Selon Jean-Philippe Pierron, c’est le penser « mieux »,
c’est-a-dire de facon plus juste, plus exacte, plus honnéte. Cette affirmation de Jean-Philippe
Pierron nous invite a questionner la notion d’appartenance. Est-ce que nous — humains—
appartenons pleinement et uniquement a la texture du vivant ? Ne faut-il pas penser ’homme dans
sa capacité a se decoller de la nature ? Nous répondrons a cette question en nous appuyant sur La
connaissance de la vie (1965) de Georges Canguilnem, Vingt mille lieues sous les mers (1868) de
Jules Verne et Le Mur invisible (1963) de Marlen Haushofer. Dans un premier temps nous verrons
que par notre expeérience sensible de la nature, nous appartenons a la texture du vivant. Nous
montrerons cependant que 1’expérience scientifique nous permet de nous approprier la nature. Nous

verrons enfin que ’homme a de la nature une double expérience, a la fois charnelle et savante.
*

* *

Il faut penser I’homme tel qu’il tisse son existence avec les autres €tres vivants. L’homme a
une expérience charnelle du monde, il appartient au monde par son corps. Notre expérience du
monde est avant tout charnelle et sensorielle : ce sont notre corps, nos cing sens et nos organes qui
nous relient au monde. Georges Canguilhem rappelle gu'on « jouit de la nature » (et non des lois de
la nature). Le professeur Aronnax et la narratrice sont a I’écoute de leur corps et de leurs sensations,
lorsque le premier plonge, lorsque la seconde travaille : « Ce n’est que lorsque la connaissance
d’une chose se répand lentement a travers le corps qu’on la sait vraiment. » déclare la narratrice du
Mur invisible (LMI, p. 72).

Cette expérience du monde nous relie aux autres vivants. Les gestes, les contacts, les
sensations relient I’homme aux autres vivants, aux animaux, aux végétaux. Ses gestes et son travail
relient la narratrice du Mur invisible a la terre, aux végétaux et aux animaux. Elle se sent
extrémement proche de certains animaux (la vache Bella, Taureau, le chien Lynx, les chats) avec
lesquels elle forme « une étrange famille ». Elle se met elle-méme a penser comme une forét :
« C’est comme si la forét avait commencé a allonger en moi ses racines our penser avec mon
cerveau ses vieilles et éternelles pensées » (p. 215) et elle ressemble de plus en plus a un arbre : « Je
ressemblais davantage a un arbre qu’a un étre humain, un souche brune et coriace qui a besoin de



toute sa force pour survivre » (p. 96). Ce n’est pas la forét qui lui appartient, c’est elle qui appartient
a la forét. Quant au capitaine Nemo, il est tellement li¢ a la mer que le professeur Aronnax I’appelle
« [’homme des eaux ». Sa vie, ainsi que celle des matelots, dépend entierement des ressources
halieutiques. Tout dans le Nautilus vient de la mer : nourriture, boisson, vétements, énergie
propulsant le sous-marin. L’homme est donc pris dans la texture du monde, de la nature, sans lequel
il ne saurait vivre.

Penser I’homme comme un vivant parmi les vivants, c¢’est donc le remettre a sa juste place.
En pensant ’homme comme un vivant parmi les vivants, sa vie étant tissée a leur, on le pense
mieux. Oublier que ’homme est un vivant, c’est oublier toute une partie de son identité, de sa
nature. Pour la narratrice du Mur invisible, humains et animaux sont soumis a une méme loi, un
méme destin : « Etre mis au monde et mourir n’est pas un honneur, c’est le sort de toutes les
créatures et cela ne signifie rien de plus » (p.88). Selon Canguilhem, I’homme a trop tendance a
croire qu’il vit « un régne séparé » qu’il n’a pas grand-chose de commun avec les animaux qu’il
qualifie rapidement de « stupides ». L’homme juge bétes les araignées et les oiseaux qui ne savent
que faire des toiles et des nids, sans comprendre que les animaux résolvent les problémes que leur
vie leur pose : certes I’araignée ne fait pas d’équations, mais parce qu’elle n’en a pas besoin pour
vivre. Un biologiste pouvait ainsi affirler que les poissons ne menent pas leur propre vie, et que
c’est la riviere qui la leur fait mener — contrairement a ’homme qui ferait des choix. C’est
méconnaitre que la vie est « résolution de problemes » et que I’homme, I’araignée, le poisson et
I’oiseau sont soumis a une méme condition, résoudre des problemes — méme s’il ne s’agit pas des
mémes problémes. Pour comprendre ’homme, il faut faire de la biologie, et il faut parfois accepter
de «se sentir béte » pour Canguilhem, c’est-a-dire accepter que nous avons de la nature une
expérience vécue.

Pourtant, I’homme n’est pas qu’un animal. Il n’a pas qu’une expérience charnelle de la vie.
S’il appartient a la texture du vivant, il peut aussi s’en détacher, par la pensée, la culture, la science,
la technique.

*

L’homme est aussi un savant ; il doit étre étudié comme le seul vivant capable d’objectiver
cette « texture du vivant ». L’homme objective la nature. L’homme est le seul a analyser la nature, a
la décomposer, a la mettre en chiffres et en équations. L’homme ne se contente pas de vivre : il
pense le vivant et est le seul a le faire. Mais cela exige « un décollement de I’homme et du monde »
comme le souligne Canguilhem : une distance, un recul, symbolisé par le hublot dans le roman de
Jules Verne. Le hublot, dans Vingt mille lieues sous les mers, témoigne de cette capacité de ’homme
a mettre a distance la nature (par une vitre), a la voir comme un paysage (encadré par le cercle du
hublot). L’homme occidental a inventé le concept de « nature » : il objective la nature, la met a
distance par la conscience. Cela permet a ’homme d’étudier et de questionner la nature, de
s’interroger sur ses lois et donc de mieux la comprendre. Jules Verne énumeére les sociétés savantes,
académies des sciences, journaux, musées, bibliothéques chargés d’étudier scientifiquement les
phénomenes naturels. Le professeur Aronnax (du Muséum d’Histoire Naturelle de Paris) et les
savants occidentaux tentent ainsi, par des raisonnements scientifiques, de savoir quelle est la nature
de la « chose » qui attaque les navires : ils font des hypothéses qu’ils tentent ensuite de vérifier. La
nature est donc un phénomene a étudier rationnellement, elle obéit a des lois, elle est homogene,
réguliére, prévisible, et pas seulement a ressentir : la médecine et la biologie sont selon Canguilhem
les disciplines qui I’étudient.

Non content d’objectiver la nature, ’homme la mesure, la cartographie, la représente, la
classe. Il sait depuis Galilée que la nature agit selon des processus physico-chimiques obéissant a
des « lois ». C’est donc par le filtre de la science que I’homme étudie la nature. Les Grecs ont été
les premiers, selon Canguilhem, a avoir une double appréhension du monde, a la fois comme
écoumene (monde habité par les hommes, monde ou se déploie ’expérience humaine) et comme
représentation mathématisée (Eratosthéne, Hipparque et Ptolémée ont inventé la géographie
mathématique, ou ’espace est quadrillé, orienté et figuré a 1’échelle). Dans Vingt mille lieues sous
les mers, I’espace est représenté dans des cartes marines quadrillées, a 1’échelle et orientées. La



narratrice du Mur invisible se sert elle aussi d’une carte routiére de Hugo pour prendre conscience
du territoire dans lequel elle est contrainte de vivre. C’est une représentation de I’espace dont aucun
animal n’est capable, car I’animal sent et arpente le territoire (en fait, son milieu) autrement, comme
le rappelle Canguilhem dans le chapitre « Le vivant et son milieu ». La nature devient un ensemble
de données chiffrables. Le capitaine Nemo, justement qualifié de « Galilée moderne » (p. 185), se
livre & des observations au sextant et des calculs (par exemple pour déterminer la position du sous-
marin, grace aux repéres de longitude et de latitude). De nombreux instruments de mesure sont
énumérés lorsqu’il fait visiter le Nautilus au professeur Aronnax. Le temps et la température sont de
bons exemples de cette objectivation de la nature : ils ne sont plus seulement ressentis et vécus,
mais mesurés. Le temps est mesuré grace a un calendrier (et le professeur Aronnax tient un journal
précis de ses expériences) et griace a des horloges et des chronométres. Il ne s’agit pas seulement de
vivre des expériences, de les ressentir, il faut également les noter, les mesurer, les comparer. Le
personnage de Conseil est le symbole de cette objectivation de la nature. Incapable de reconnaitre
les poissons, peu soucieux d’expérience vécue, mais fou de classification, il cherche a faire entrer
tous les spécimens dans des cases.

Enfin, I’homme se différencie des autres vivants par les objets dont il s’entoure. Hannah
Arendt distingue trois formes de vie humaine : le travail (qui consiste a assurer notre vie
biologique), ’oeuvre (qui produit des objets, des monuments, des textes durables) et la politique
(qui produit des institutions). Parce qu’il ne peut se contenter d’une vie biologique, I’homme
fabrique des objets destinés a lui survivre (outils, instruments, objets, monuments) qui ne sont pas
destinés a la consommation immédiate, ni promis a la destruction. Les objets (en particulier les
objets d’art) témoignent de la capacité¢ de ’homme a s’arracher a la nature. Ces objets permettent
une maitrise du monde et de la nature. L’homme intervient sur la nature grace a des objets : il
cultive la terre grace a des béches, des pioches, etc. Les instruments et outils (fusils, carabines,
munitions, jumelles, allumettes, bougies, medicaments, pansements) entreposés par le prévoyant
Hugo dans le chalet permettent a 1’héroine du Mur invisible de survivre (LMI, p. 49). Quant au
Nautilus, il est meublé d’une foule d’objets, mais aussi de tableaux, d’objets d’art, d’instruments de
musique qui rendent la vie agréable, digne d’étre vécue avec humanité : I’homme vit dans la
culture, autant que dans la nature.

L’homme s’approprie son milieu en le transformant, en le peuplant d’objets mais aussi de
machines. Depuis le XVI1I° siécle, les machines jouent un role de premier plan dans le monde
humain. Descartes prend méme les machines (fontaines a eau, moulins, horloges, montres,
automates) comme modele d’intelligibilit¢ du vivant, comme le rappelle Canguilhem. C’est sa
maniere a lui d’étre vivant, de résoudre les problémes que lui pose la vie. homme vit donc dans
un monde d’objets et de machines, autant que « dans la nature ». En d’autres termes, I’homme ne se
contente pas d’appartenir « a la texture des vivants » : grace a la science aux techniques, c’est le
monde, la nature, qui appartiennent a I’homme.

L’homme n’est pas seulement un savant, c’est aussi un ingénieur qui se sert de ses
connaissances scientifiques pour modifier le monde qui I’entoure. La nature est un objet qu’il étudie
mais également modifie. Selon Auguste Comte (cité par Canguilhem) ’homme est le seul vivant a
modifier son milieu. Le professeur Aronnax est un grand admirateur de I'ingénieur frangais
Ferdinand de Lesseps, qui entreprend le percement du canal de Suez reliant la mer Rouge a la mer
Méditerranée. L’héroine du Mur invisible constate elle aussi que seul I’homme édifie des
monuments, « oléoducs, conduites de gaz, centrales électriques », dont il fait d’ailleurs « des
dieux » (LMI, p. 259). ’homme ne se meut donc pas dans la seule nature. Son monde est technique,
peuplé de machines. Le capitaine Nemo est le concepteur et le constructeur du Nautilus, une
machine prodigieuse. La salle des machines fait d’ailleurs ’objet d’un chapitre a part entiére.
Lorsqu’il fait visiter le Nautilus au professeur Aronnax, Nemo I’étourdit de données chiffrées :
dimensions, surface, volume, pression, épaisseur, profondeur, vitesse... Tous les phénomenes sont
mesurables.

L’homme a donc les moyens de penser et de modifier la nature. 1l peut se sentir supérieur a
elle, voire penser qu’il n’en fait pas tout a fait partie. Selon Canguilhem, les Grecs ont eu besoin de



dévaloriser la nature et I’animal pour valoriser ’homme. Canguilhem alerte toutefois sur les risques
d’une approche mécanique, froide et mathématique du monde. Dans un monde ou tout se chiffre, la
vie des vivants a un prix (et non plus une valeur), les gestes deviennent des mouvements mesurables
et & économiser, tout est jaugé en fonction d’une rationalité et d’une rentabilité, le travail taylorisé
perd son sens, et la nature est méprisée, dépréciée (La machine et le vivant). Quant a la catastrophe
qui affecte la vie dans Le Mur invisible, tout laisse a penser qu’il s’agit d’une catastrophe nucléaire
causée par les ingénieurs et les chefs d’Etat.
*

L’homme a du vivant une double expérience, sensible et savante. Les deux expériences
(sensible et savante, charnelle et intellectuelle) ne sont pas en conflit ; I’homme est a la fois un étre
sensible et un étre savant et pour le penser avec justice et justesse, il faut tenir compte de ces deux
dimensions ; elles ne se superposent pas, ne s’affrontent pas, elles dialoguent. En réalité, si les deux
expériences (I’expérience vécue, charnelle et sensible, et I’expérience scientifique) semblent en
conflit, elles ne le sont pas, rappelle Canguilhem. L’homme est a la fois un vivant et un savant. Si la
vie est résolution de problémes, ’homme a une spécificité: il résout des problémes comme tous les
animaux mais aussi des problémes moraux ou existentiels, qu’il résout par la science, la technique,
la discussion politique, la culture.

La science et le technique ne sont pas toujours une tentative de dominer la nature. Elles
peuvent permettre de mieux connaitre et apprécier le vivant. C’est par une démonstration
qu’Aronnax prouve a Ned Land I’interdépendance du vivant. S’il condamne la chasse au lamantin,
qui a éteint I’espéce, c’est parce que ces animaux mangent des algues. Si ’espéce s’éteint, les
algues proliféreront dans le Rio de la Plata, empoisonnant les hommes et le bétail. C’est une
machine, le Nautilus, qui permet a Aronnax de mieux apprécier la beauté des fonds marins, qu’il ne
connaissait que par 1’étude scientifique. Inversement, 1’expérience vécue peut nous inciter a vouloir
comprendre la nature. Dans Vingt mille lieues sous les mers, les perles sont a la fois des merveilles
que I’on admire pour leur beauté, leur orient, leur couleur, leur forme, leur taille, et des phénomenes
naturels que le savant peut expliquer (des concrétions calcaires produites par les huitres). C’est
parce que I’homme est émerveillé par la beauté de ces objets qu’il a envie d’en savoir plus sur eux.
Les deux expériences (vécue et scientifique) ne s’opposent donc pas. La collection, la vitrine, le
musée montrent que I’homme peut a la fois classer, comprendre des objets, et les apprécier pour
leur beauté. C’est tout le sens des collections réunies par Nemo dans son Nautilus : il expose des
coquillages dont il apprécie la valeur en esthéte et en savant. Il y a d’ailleurs deux musées dans le
Nautilus, un musée d’art et un musée d’histoire naturelle.

La nature est le produit du tissage de toutes ces expériences. Elle n’est pas qu’un décor ou
I’homme vivrait ses expériences, ou une matiere inerte sur laquelle il fait des expériences. Non : la
nature est le produit du tissage de toutes les expériences des vivants, de la superposition de tous les
milieux (celui de la tique, du chien, de ’homme), des expériences végétales et animales, qui sont
toutes dynamiques et transformatrices. Chaque vivant interagit avec son environnement, méme
I’amibe, rappelle Canguilhem. Mieux penser I’homme suppose donc de le saisir dans la texture du
vivant, mais également de mieux penser la nature elle-méme, comme tissage des expériences

vécues par tous les « Terrestres ».
*

L’homme appartient charnellement au monde ; il est lié & tous les vivants et ne doit pas
oublier le réle que les animaux, les plantes, les paysages, les écosystémes, jouent dans la formation
de sa personnalité. Toutefois, I’homme a aussi la capacité de s’approprier la nature par la science et
la technique. Cette capacité ne doit pas lui faire oublier qu’il est aussi un vivant. L’émerveillement,
qui peut étre apporté par les arts et par les sciences, permet de repenser ces réseaux d’appartenance
de la nature a ’homme et de ’homme a la nature.



