Cours Canguilhem - A. Lachaume d'aprés Mme Puig

Analyse de la troisieme partie-Philosophie
Chapitre 2 « Machine et organisme »

La biologie a pendant tres longtemps congu le vivant a partir de la machine, faisant de la
machine le modele de 'organisme vivant (théorie cartésienne des animaux-machines). Mais
cette théorie mécaniste de 'organisme longtemps considérée comme un dogme est dans les
années 1950 (ou Canguilhem écrit) remise en cause par les biologistes matérialistes eux-
mémes. L'enjeu d’'une compréhension valable du vivant n’est pas seulement philosophique,
mais importe aussi pour la science et la technique.

Canguilhem remarque que le probléeme des rapports entre la machine et 'organisme n’a été
étudié qu’a sens unique: on a cherché a expliquer l'organisme en prenant modele sur le
fonctionnement des machines. Mais on n’a pas cherché a comprendre le fonctionnement de la
machine a partir du modeéle de I'organisme. Buts :

- Emanciper ainsi la connaissance du vivant d’un modéle mécaniste et technologique

- et d’autre part penser le vivant comme modele pour la technique, permettrait de
concevoir une « organologie », cad une technologie ayant pour modeles les étres vivants, peut-
étre plus féconde pour améliorer les techniques modernes ? (n'en sommes-nous pas la
aujourd'hui avec le biomimétisme, les ailes d'avion incurvées comme celles des aigles pour
éviter les turbulences ou les combinaisons de natation a mini-écailles?).

Selon sa démarche d’épistémologie historique, Canguilhem examine les liens entre

organisme et machine, en convoquant une histoire des techniques et des sciences pour
montrer ce que 'expérience technique peut apporter a la connaissance de la nature, résoudre
le probléme du rapport entre organisme et machine.
A-t-on fait des sciences de I'ingénieur et de la physique avant de bricoler des machines ou bien
I'inverse ? On réduit souvent, dans la conception mécaniste du vivant, la technique a une
application de la science comme s’il y avait une antériorité logique et chronologique des
découvertes scientifiques sur les réalisations techniques. Dans cette approche assez
théorique, on fait de I'ingénieur un simple savant. Mais c’est manquer la dimension technique
et reléguer la fabrication de machines au second plan. Au contraire, CANGUILHEM VEUT INVERSER
CES RAPPORTS ENTRE SCIENCE ET TECHNIQUE. IL Y A BIEN POUR LUI UNE ANTERIORITE LOGIQUE ET
CHRONOLOGIQUE DE LA TECHNIQUE SUR LA SCIENCE. ET UN MODELE MECANISTE, NIANT TOUTE INTENTION,
DONC TOUT « MACHINISTE » NE PEUT PAS S’APPLIQUER AU VIVANT.

Il annonce un plan clair en 4 points, déroulés ensuite.

1) le sens de 1'assimilation de I'organisme a une machine (mécanisme: modele de 'organisme)
p.130 : questionnement sur l'origine

On a assimilé machine et vivant alors méme que ces deux concepts paraissent opposés : les
formes du vivant ne font pas penser a des mécanismes (p.130). A la rigueur, exception des
vertébrés (Pacotte pense a I'ceil).

Rappel des définitions :

- une machine : c’est « une construction artificielle, ceuvre de '’homme, dont une fonction
essentielle dépend de mécanismes » p. 131

Un mécanisme est, en cinématique « une configuration, de solides en mouvement tel que le
mouvement n’abolit pas la configuration ». C’est un assemblage de parties dont le mouvement
est produit de I'extérieur. Ces parties sont déformables mais il y a restauration des rapports




entre ces parties. Les liaisons déterminent certains degrés de liberté déterminés. Le
mouvement est alors "déplacements géométriques et mesurables". Mais "Mécanisme n'est pas
moteur” (objection : d'ou vient I'énergie alors ?)

Canguilhem recense 2 sortes de machines:

-les machines caractérisées uniquement par des mécanismes cinématiques (ou le
mouvement est transformé par la machine a partir d'un effort humain ou animal). C’est 'ex
d’'une manivelle et de I'excentrique (= arbre a cames). On assemble parfois ces mécanismes
(note : les machines les plus anciennes, comme les outils les plus anciens, ne sont pas des
assemblages, contrairement a la structure apparente des organismes vivants). La machine
n'est alors en mouvement que "dans son association avec une source d'énergie” (Rappelle
phrase de Marx 1'outil est mi par la force humaine, la machine par une force naturelle, mais
longtemps source d'énergie = effort musculaire humain ou animal. Aurait été tautologique
d'expliquer alors le vivant en prenant pour modele une machine alors que celle-ci était mue
par le vivant). Ce type de machine ne peut pas servir de modele au vivant.

- les machines capables de mouvements automatiques assez indépendantes de I'effort
musculaire humain, donnant I'impression d’étre vivantes. Souvent avec ressort. Par ex, bcp
d’inventions du XVIIe siécle (apparition des automates) comme les montres, les horloges, les
fontaines artificielles (d'ailleurs en circuit fermé ce qui questionne ce que Canguilhem disait
plus tot de Harvey), le canard de Vaucanson (canard digérateur ou défécateur car produit
chimique pour digérer le blé, années 1730). C’est d’ailleurs au Xxvii¢ s que René Descartes
(1596-1650) imagine la théorie mécaniste du vivant. Mais Canguilhem I’attribue a Aristote (-
384-322) : question du "bras" des catapultes qui emmagasine de 1'énergie (p.135) et méme lit
chez Platon que les vertebres sont comme des gonds, charnieres (méme s'il accorde
qu'Aristote n'a pas la méme conception que Descartes du mouvement, désir de I'ame)

- contrairement a la machine, un vivant posséde en lui-méme son principe de mouvement.

D’oul cette question : d’ou vient cette assimilation de la machine a I'organisme, si fréquente en
biologie ? Cela n'a pu se produire qu'avec les secondes machines, celles pour lesquelles
" I'action, mis a part pour la construction et le déclenchement, se passe de 'homme" (p. 136).

Mais était-ce une nécessité ? Canguilhem propose alors plusieurs explications de cette
association, a cause (ou dans le contexte) d'une « modification de la structure économique et
sociale des sociétés occidentales » (p. 136). La raison d’'un rapprochement entre le vivant et la
machine serait d’ordre économique et politique. Canguilhem expose les idées d’Aristote
(commenté par Pierre-Maxime Schulh), de Descartes, du Pére Laberthonniére, de Franz
Borkenau, de Henryk Grossman mais sans le trancher. Quels liens entre développement des
techniques et structures économiques et politiques?

- Schulh (1902-1984) commente Aristote qui hiérarchise le corps et I'ame, la technique et la
science. Le corps est inférieur et servile comme une machine, tandis que I’ame intellective, la
pensée commande (le logos, la rationalité scientifique). Théorie > Pratique. Dignité de la
science mais peu d'inventions techniques. D'ou le point, d'ailleurs délicat pour la civilisation et
I'histoire de la philosophie, d'une validation de 1'esclavage! (ou alors ses éleves ont mal pris
leurs notes de cours...). Esclaves disponibles en raison de la suprématie militaire. "Est-ce la
facilité de l'exploitation de l'homme par l'homme qui fait dédaigner les techniques
d'exploitation de la nature par 'homme ? Est-ce la difficulté de I'exploitation de la nature par
I'homme qui oblige a justifier 1'exploitation de 'homme par I'homme ? " (derniere question
laisse entendre que ¢a fait systeme, cad "structure globale avec relations et influences
réciproques").



- Ensuite, au XVIIe s, Descartes, dans le cadre d'une théorie physique appelée
Mécanisme, propose la théorie de I'animal-machine: 'animal est comme une machine,
un automate qui ne posseéde ni ame, ni pensée, ni langage (cible majeure de
Canguilhem). Ses mouvements sont mécaniques, non libres. Pour le Pere Laberthonniere
(1860-1832), la théorie de 'animal-machine est inséparable du cogito cartésien c’est-a-
dire de la différence radicale entre I'dAme et le corps et de I'assimilation de 'ame a la
raison, ce qui pousse a conclure que les animaux n’ont pas d’ame. Idée que si Descartes
dévalorise I'animal c’est essentiellement pour justifier 'homme de I'utiliser comme
instrument=> ’homme ne peut se rendre maitre et possesseur de la nature que si celle-
ci n'est pas une fin mais un moyen. La supériorité de 'homme pensant sur I'animal
machine provient du christianisme accordant une place privilégiée a 'homme par
rapport aux autres vivants, malgré décalage temporel entre les deux. "On ne peut nier
que certaines inventions techniques (fer a cheval, collier d'épaule) ont fait pour
I'émancipation des esclaves ce qu'une certaine prédication [religieuse] n'avait pas suffi a
obtenir". [question analogue : est-ce que le pétrole a joué un réle dans I'avenement de la
démocratie ? Est-ce que la conscience de la raréfaction des ressources peut entrainer
des changements politiques ?].

- Enfin, selon Borkenau (1900-1957), la conception mécaniste début XVIle éclipse la
philosophie qualitative antique et médiévale [par ex quatre type de mouvements chez
Aristote : le mouvement local suivant la catégorie du « lieu », I'altération selon la catégorie de
la « qualité », I'accroissement selon la « quantité », et enfin la génération/corruption, qui est
un mouvement dans la catégorie de la « substance »]. Est-ce que cela ne viendrait pas des
modes de production économiques de cette époque, notamment au dvpt des manufactures et
de la division du travail, avec la valeur-travail comme étalon pour quantifier et rémunérer les
heures de travail : le travail devient une simple question de quantité et non de qualité (faire
du mouvement mécanique le modele de 'organisme, c'est adopter les normes de 1'économie
capitaliste naissante, alors).

Mais Canguilhem refuse cette interprétation issue du matérialisme dialectique de Marx
expliquant les productions humaines a partir de structures économiques ou le mécanique
prime le vital. S'appuyant sur Grossman (1881-1950) rappelle que ces normes capitalistes
naissent en Italie au xiiie (cf. roman Le Grand Cceur et Francgois d'Assise). Par contre, la
manufacture réunit dans un méme local des artisans qualifiés auparavant dispersés... au début
du XVlle siecle (Gobelins ou d'Aubusson pour la tapisserie) ! Les progreés du machinisme se
font a la Renaissance (n'oublions pas qu'il y a eu Léonard de Vinci). Bref, Descartes "a
rationalisé consciemment une technique machiniste". Mécanique = théorie des machines,
donc les machines préexistent. Lesquelles ? Armes a feu (question du projectile), montres,
horloges, machines de soulevement, machines a eau notamment pour Descartes.

-> C'est moins du social transposé en idéologie (vs Marx) que de lI'humain intégré en
philosophie.

2) les rapports du mécanisme et de la finalité p. 141

Canguilhem décrit et combat la théorie de I'animal machine dans la philosophie de Descartes.
Selon C, refuser de doter I'animal d’'une ame sert de justification morale a la dévalorisation des
animaux par '’homme, afin de mieux les exploiter. La mécanisation du vivant du point de vue
théorique s’accompagne d’une utilisation technique des animaux du point de vue pratique.
"L"homme ne peut se rendre maitre et possesseur de la nature que s'il nie toute finalité
naturelle et s'il peut tenir toute la nature, y compris la nature apparemment animée,
hors lui-méme, pour un moyen". (p. 142-3). C'est une "attitude typique de 1'homme
occidental".




Théorie de I’animal-machine : c’est I’idée que la seule différence entre les machines et les
organismes est la taille des rouages qui les composent : « je ne connais aucune différence
entre les machines que font les artisans et les divers corps que la seule nature compose, sinon
celle-ci : les tuyaux ou ressorts qui causent les effets des corps naturels sont ordinairement
trop petits pour étre apercus de nos sens » (8 203 des Principes de la philosophie) =>
Descartes fait triompher le modéle mécaniste sur le modéle finaliste du Moyen Age hérité
d’Aristote (idée que tous les vivants ont une ame — pas la méme selon les vivants — et que
celle-ci poursuit des buts en formant ou en utilisant tel organe). Au contraire Descartes :
I’organisme est une machine sans ame, une machine du méme genre que celle des artisans et
il faut pour comprendre son fonctionnement ne pas chercher « pourquoi?» mais
« comment ? ». Bien voir aussi que, pour Descartes, I’animal n’est qu’un cas particulier de la
réalité physique : c’est toute la nature qui est une grande horloge, qui est prédictible et qui
obé¢it a des lois, ce qui aboutit chez lui & nier toute différence entre le naturel et I’artificiel : cf
« lorsqu’une montre marque les heures par le moyen des roues dont elle est faite, cela ne lui
est pas moins naturel qu’il est a un arbre de produire des fruits » ( 8 203 des Principes de la
philosophie, cité par Canguilhem p. 155).

Toutefois, commentant Le Traité de '’homme de Descartes, C fait 2 critiques majeures:
- cette théorie postule un « Dieu fabricateur » (p. 144)
- cette machine «imite» nos fonctions vitales. «le modele du vivant-machine, c’est le
vivant lui-méme ». Sans étres vivants, il n’y aurait pas de machines. La machine ne peut
donc pas servir a expliquer le vivant.
Bref habituellement on s'en sert pour réfuter la causalité selon Aristote (le finalisme)
mais en fait ¢a ne fontionne pas (il reste de la cause finale). Et méme Descartes est
super-aristotélicien car le Dieu cartésien travaille a imiter le vivant lui-méme (alors que
s'il suivait Platon le démiurge copie des Idées). Canguilhem montre donc une
contradiction interne de la conception cartésienne du vivant: elle suppose un Dieu
créateur sans l'assumer et méme en prétendant s’en passer.

Bref on est comme dans une axiomatique en géométrique = qui n'ignore que par une feinte
I'existence de ce qu'elle doit représenter! p. 145

En fait il fait passer la téléologie au point de départ, elle n'est plus dans la formation
dynamique du vivant mais dans sa forme anatomique. En fait, c'est toujours un
anthropomorphisme. Il a échoué en réintroduisant du finalisme. En effet, si la théorie de
I’animal-machine consiste a expliquer les mouvements des corps selon les lois physiques avec
un enchalnement de cause et effet du mouvement, Descartes met Dieu a l'origine de ces
mouvements comme impulsion. Les lois du mouvement entre corps physiques supposent
un premier moteur, Dieu. Descartes ne parvient pas a supprimer cette «cause magique»,
métaphysique. « le mécanisme peut tout expliquer si I'on se donne des machines, mais
(...) le mécanisme ne peut pas rendre compte de la construction des machines. Il n'y a
pas de machine a construire des machines ».

Vient de ce qu’en fait le mécanisme et le finalisme ne peuvent pas s’opposer parce que la

construction d'une machine implique un finalisme : « une machine est faite par ’homme

et pour 'homme, en vie de quelques fins a obtenir » (p. 146). Le mécanisme suppose un

mécaniste méme s’il fait semblant de I'oublier car il n’y a rien de plus finalisé qu'une

machine et ce sont donc ceux qui utilisent ces modeles qui sont les plus finalistes et non

les vitalistes.
Le modele mécaniste ne peut donc pas s’appliquer au vivant. En revanche, on comprend qu’il
ait du succes car il est en fait un anthropomorphisme, c’est-a-dire qu’on prend modele sur
'activité technique telle qu’elle est pratiquée par 'homme et on plaque ce modele sur la



nature en pensant qu’elle organise des moyens en vue de certaines fins (c’est la conclusion du
chapitre). L’homme, quand il utilise le modele mécanique part en fait de la fagon dont lui-
méme procede. On comprend donc que cela puisse étre un modele pratique et méme
éclairant, mais cela ne peut pas étre un modele satisfaisant.
=> finalisme de la conception du machinisme alors que se présentait au contraire
comme une rupture avec le finalisme d’Aristote.

Ex de I'élargissement du bassin féminin avant I'accouchement pour compenser les 1 ou 1,5 cm
qui manquent pour que le foetus passe : "mécanisme insolite" mais pour comprendre
pourquoi il est la, il faut le voir fonctionner, il faut voir a quoi il sert (finalité explique
structure).

3) veut montrer le renversement des rapports entre machine et organisme: Peut-on
penser la machine comme un organe? p. 149
Veut montrer méme qu'il y a plus de finalité dans la machine !

Organisme inclut "auto-construction, auto-conservation, auto-régulation, auto-
réparation” (p. 149). vs : Machine : s'il manque une piéce, la machine ne peut plus
fonctionner. Il y a une finalité rigide car chaque partie de la machine a une fonction propre.
L’homme construit, entretient, répare la machine. "rigidité fonctionnelle nette" accentuée
par "normalisation” (vous avez compris que Canguilhem n'est pas intéressé par les normes!).
"Toute piece vaut une autre piece".

La machine est un assemblage de pieces ayant une fonction propre.

A l'inverse dans un organisme vivant, il y a moins de finalité du fait de la polyvalence des
organes et de la vicariance des fonctions (remplacement possible d'un organe par un
autre). Canguilhem prend I'ex de I'aphasie chez ’enfant ou de I’ablation de I'estomac chez une
lapine ou I'intestin peut jouer le réle d’utérus. Reprend I'exemple d'Aristote du couteau suisse
(enfin, de Delphes) et le retourne: les organes sont de vrais couteaux suisses en réalité ! "plus
de potentialités”. Cela tient a ce que «la vie est expérience, c’est-a-dire improvisation,
utilisation des occurrences ; elle est tentative dans tous les sens » (p. 152) "La vie tolere
des monstruosités. Il n'y a pas de machine monstre. Il n'y a pas de pathologie
mécanique".

Explique justement que ce sont les travaux sur les embryons qui ont permis d’abandonner
la conception mécaniste en montrant que le germe ne renferme pas une sorte de machinerie
qui, une fois lancée, produirait automatiquement tel ou tel organe. Il n’y a pas préformation
dans le germe et ensuite développement automatique. Prend I'exemple des expériences sur
les ceufs d’oursins (déja utilisé plus haut) : une altération a un certain stade (section d’un
segment de I'ceuf, compression de celui-ci) n’empéche pas le développement normal de I'ceuf
car mécanisme de compensation. cf. Testard, L'Euf transparent.[NB. Aujourd'hui on parle
tellement de résilience, d'adaptation du vivant, notamment lorsque les crises s'enchaine qu'on
doit aussi ajouter une précision : cette polyvalence et cette vicariance ne sont pas illimitées !
Elles ont des conditions]

Il y a donc une spécificité du vivant, irréductible a une machine. La machine est construite
et organisée depuis une cause extérieure, tandis que I'organisme vivant s’auto-organise. [On
pourrait noter d'autres spécificités : individuation avec apparence propre, ce que les robots
humanoides vont bientot essayer d'imiter, masques de visages, etc. mais les critéres
canguilhémiens semblent résister méme a l'arrivée des robots humanoides]



Il y a qch de plus dans le vivant que le fonctionnement des parties. Kant nomme force vitale ou
«force formatrice» ce principe de finalité qui fait exister ensemble les parties d'un vivant.

Et on aboutit donc a la solution du rapport entre machine et organisme: c’est
'antériorité de I'organisme qui est une des conditions nécessaires de l'existence et du

sens des machines (p. 154).

4) la conséguence de ce renversement: il v a une antériorité de I’organisme sur la machine p. 155

Canguilhem reprend a son compte un texte de Kant (allusion).
Reéférence p. 156 au texte de Kant, Critique de la faculté de juger, 1790, I, 865

Dans un tel produit de la nature, chaque partie, de méme qu’elle n’existe que par toutes les
autres, est également pensée comme existant pour les autres et pour le tout, cad comme instruments
(organe); mais cela ne suffit pas (car elle pourrait étre aussi un instrument de [’art et n’étre ainsi
représentée comme possible qu’en tant que fin en général), et c’est pourquoi on la congoit comme
un organe produisant les autres parties (chacune produisant donc les autres et réciproquement),
ne ressemblant a aucun instrument de [’art, mais seulement a ceux de la nature, qui fournit toute la
matiére necessaire aux instruments (méme a ceux de [’art); et ce n’est qu’alors et pour cette seule
raison qu’un tel produit, en tant qu’étre organisé et s’organisant lui-méme, peut étre appelé une
fin naturelle.

Dans une montre, une partie est [’instrument du mouvement des autres, mais un rouage n’est pas
la cause efficiente de la production d’un autre rouage; une partie est certes la pour /’autre, mais
elle n’est pas la par cette autre partie. C’est pour cette raison que la cause qui produit celles-Ci et
leur forme n’est pas contenue dans la nature (de cette matiere), mais hors d’elle dans un étre qui,
d’apres des Idées, peut produire un tout possible par sa causalité. C’est la raison pour laquelle
également, dans une montre, un rouage ne peut en produire un autre, pas plus qu 'une montre ne
peut produire d’autres montres, en utilisant (en organisant) pour cela d’autres matieres, c’est aussi
la raison pour laquelle elle ne remplace pas non plus d’elle-méme les parties qui lui ont été
enlevées, ni ne compensent leur défaut dans la premiére formation en faisant intervenir les autres
parties, ni ne se répare elle-méme lorsqu elle est déréglée: or, tout cela, nous pouvons l’attendre en
revanche de la nature organisée. Un étre organisé n’est donc pas une simple machine, car celle-ci
dispose exclusivement d’une force motrice,; mais [’étre organisé possede une force formatrice qgu il
communique aux matériaux qui n’en disposent pas (il les organise), force motrice qui se transmet
donc et qui n’est pas explicable par le simple pouvoir du mouvement (le mécanisme).

L’organisme ne posseéde pas une simple force motrice (quand I’agent est extérieur comme dans un
mécanisme) mais une force formatrice: auto-génération et conservation de I’unité organique. La
force motrice est une force de mouvement mécanique. Elle ne peut se créer toute seule. C’est juste
la transmission d’un mouvement impulsé par un corps extérieur. Tandis que la force formatrice
caractérise un organisme vivant capable d’organiser ses parties, de modifier son environnement,
voire de s’auto-réparer. Kant oppose la force motrice (par ex dans une montre avec le mouvement
des aiguilles) et la force formatrice des organismes vivants. Kant distingue également « exister par
un autre » et « exister pour un autre » a propos de 1’organisme vivant qui est un ensemble de parties
formant une unité. Chaque organe doit remplir une double fonction et chaque organe dépend des
autres organes. Chaque organe existe par les autres cad qu’il a besoin des autres. Les organes
dépendent les uns des autres. Par ex, 1’ceil dépend du corps. Mais un organe a une autre fonction: il
existe pour les autres cad que les autres organes ont besoin de lui pour fonctionner. Par ex le corps a
besoin des yeux pour voir.

. On peut donc expliquer la finalité du vivant sans recourir au finalisme (intervention finaliste
d’une cause extérieure au vivant, tel Dieu). De méme, on n’a plus besoin d’un




anthropomorphisme technologique cad du processus humain de construction des machines pour
penser le vivant. La finalité est un principe subjectif de compréhension du vivant et non plus un lien
objectif entre la formation naturelle du vivant et la construction technique des machines.
L’organisme est cause et effet de lui-méme (enchevétrement de causes et d'effets, interaction et
rétroaction? pensons a la cybernétique, cf. Michel Nodé Langlois on pourrait le penser a la rigueur
comme une super-machine moderne: dans le pilotage automatique on a autorégulation, interaction
et rétroaction, un peu comme dans le milieu intérieur. Si vous débranchez le thermostat ce n'est pas
comme si vous décrochez une aiguille de I'horloge, c'est toute I'organisation interne qui change. Le
tout est plus que la somme des parties, logiquement et pas forcément chronologiguement)

Si Descartes dans son livre Principes de la philosophie assimile 1’organisme a une machine,
Canguilhem défend inversement que la machine est le produit d’une activité naturelle. Il est en effet
naturel pour ’homme de fabriquer des outils. Cette activité de fabrication est nécessaire a sa survie.
Par csqt ’activité technique est une activité naturelle, une fonction vitale et biologique. Elle est une
activité organique. La technique est donc antérieure chronologiquement a la science. En effet,
comme la vie, la technique suppose inventivité, ingéniosité, originalité vitale, irréductible a la
rationalisation.

Les ethnographes sont allés plus loin que les ingénieurs sur ces questions. Car idée que les
premiers outils ne sont que le prolongement des organes humains. Idée qui ne vient pas de
Canguilhem, et que I'on trouve notamment chez Bergson, qui a eu beaucoup d’influence sur
Canguilhem. Bergson écrit ainsi dans Les Deux Sources de la morale et de la religion : « si nos
organes sont des instruments naturels, nos instruments sont par-la méme des organes
artificiels. L'outil de l'ouvrier continue son bras: l'outillage de I’humanité est donc un
prolongement de son corps ». = théorie de la projection. C’est une explication valable, dit
Canguilnem, méme si elle semble plus étrange pour I’invention du feu ou de la roue, qui ne
semblent étre le prolongement d’aucun organe ou geste (p. 158) => machines sont les produits
d’une activité de fabrication qui est une activité naturelle. p. 159 d'ou une "théorie de la
construction des machines comme *‘tactique de la vie™". Le contact est crucial entre I'amibe
(micro-organisme) et sa proie, analogiqguement la percussion est l'action technique fondamentale
(Leroi-Gourhan : point commun = interaction avec le milieu extérieur) (renvoie a son prof Alain sur
l'origine naturelle du violon, les meubles, les maisons campagnardes, mais j'ai du mal a étre
convaincue). Il y a un lien entre la facon dont un vivant se maintient en vie et la facon dont les
techniques se développent.

Fort de tels éclairages, on ne peut plus penser la technique comme I’application de la science. La
construction des techniques ne correspond pas a I’application de connaissances théoriques. Donc
grande idée de Canguilnem (énoncée au début de ce chapitre) : la technique n’est pas 1’application
d’un savoir théorique préalable mais la solution d’un pb technique.

C donne I’ex de la construction de la locomotive, doxa= "merveille de la science™ (p. 160) : une
solution a un probléme, 1’asséchement des mines imposant 1’invention des pompes en reconstruisant
les pistons pour modifier I’'usage de la vapeur. Finalement on s'inspire plutdt du rouet (mouvement
circulaire)!

Par csqt, ce sont des problemes sur le plan pratique qui créent des échanges entre technique et
science. « Science et technique doivent étre considérées comme deux types d’activités dont I’un
ne se greffe pas sur I’autre, mais dont chacun emprunte réciproquement a I’autre tantot ses
solutions, tantdt ses problemes ». p.161. Va-et-vient plutdt qu'antériorité

De plus, le développement des techniques a souvent résulté de hasard, de ratés exigeant de « savoir
faire place a Dirrationnel » (2 ce moment-la pourra-t-on compter sur des supercalculateurs pour
inventer les techniques de demain ? non, il faudra de la créativité, celle-la méme qu'on cherche a
travailler en littérature). Attention & ne pas concevoir I’expérience de la nature comme une
domination rationnelle de I’homme, une matitrise totale de I’homme sur la nature. (Déja le chapitre



https://fr.wikisource.org/wiki/Page:Alain_-_Syst%C3%A8me_des_Beaux-Arts.djvu/137

intitulé « I’expérimentation en biologic animale » rappelle que le progrés des sciences a souvent
résult¢ de tatonnements, de hasard et d’inventions plutét que d’une démarche maitrisée de
confirmation d’hypothéses). 1y a une "origine irrationnelle des machines" p. 161 au sens ou elles
ne sont pas déduites d'un calcul.

Donne un dernier argument en faveur du renversement qu’il a opéré entre machine et organisme
pour placer I’organisme au premier rang : 1’expérience du taylorisme et du machinisme industriel.
Idée que, dans un premier temps, 1’organisme humain se retrouve aligné sur le fonctionnement de la
machine : on mécanisme 1’organisme pour éviter les mouvements inutiles. Canguilhem se réfere
aux travaux de Georges Friedmann, Problemes humains du machinisme industriel. Mais probléme
quand on se rend compte que certains de "les mouvements techniquement superflus [= inutiles
sur le plan de la production technique] sont les mouvements biologiquement nécessaires"” [ex :
bailler, manger, dormir... pensons a la machine a manger dans Les Temps modernes de Chaplin; le
personnage rajoute de la danse et de la folie Ia ou on avait voulu le transformer en machine] =>
aboutit alors a un renversement : nécessité au contraire d’adapter les machines a ’organisme
humain. Il n’y a pas que des facteurs techniques dans le travail a la chaine, mais aussi
psychologiques, physiologiques. La technique doit se régler sur le vivant et les machines étre
adaptées a l’organisme humain (réflexion sur les... normes techniques imposées a un travailleur
humain).

-> Conclusion: « inscrire le mécanique dans ’organique » p. 163

Considerer ‘la technique comme un phénomeéne biologique universel et non plus seulement
comme une opération intellectuelle de I'homme™ [on comprend que selon Canguilhem vous ne
pouvez pas opposer bétement la vilaine technologie et les gentils écologistes, car pour lui la
technique c'est une forme proprement humaine certes, mais complétement naturelle, d'adaptation
au milieu. Le pb est a repenser ainsi : comment s'adapter au milieu sans detruire le milieu qui est
condition de ma vie ?]Parle des "réquisitoires nostalgiques de trop d'écrivains™ p. 164.

D'ou "autonomie créatrice des arts et des métiers par rapport a toute connaissance capable de se
les annexer"

La rupture n'est pas entre technologie et nature, mais entre science et technologie.




